
Научная статья 

УДК 39(393) 

DOI: 10.31143/2542-212X-2025-4-212-225 

EDN: JZDRSS 

 

ПРОСТРАНСТВЕННАЯ СИМВОЛИКА ПОГРЕБАЛЬНЫХ  

ОБРЯДОВ И РЕВИТАЛИЗАЦИЯ КУЛЬТА ДУШИ (ПСЭ)  

В ПОХОРОННО-ПОМИНАЛЬНОЙ ОБРЯДНОСТИ КАБАРДИНЦЕВ 

 

Диана Руслановна Лакунова 

Музей антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН, 

Санкт-Петербург, Россия, anzva86@gmail.com, https://orcid.org/0000-0001-6224-7824 

 
Аннотация: Статья посвящена анализу трансформаций похоронно-поминальной обряд-

ности кабардинцев, фокусируясь на центральной роли концепта души («псэ») и её простран-

ственной символике. Традиционная обрядность, синтезировавшая анимизм, нормы «Адыгэ 

Хабзэ» и ислам, рассматривается как сложный социальный институт, регулирующий отноше-

ния между мирами живых и мёртвых. Основной фокус исследования смещен на анализ про-

странственной организации погребально-поминальной сферы, а именно на практики создания 

сакрального пространства, которое структурирует взаимодействие живых с умершими и опре-

деляет соответствующие ритуальные действия и поведенческие нормы, непосредственно свя-

занные с культом души. Данные традиционные практики формировали целостную систему, 

которая включала в себя приготовление специальной поминальной пищи «хьэдэӀус» (кабард.-

черк. – «пища покойника»), наделение ритуальных блюд глубокой символикой, неукоснитель-

ное соблюдение строгого похоронного протокола и особое, сакральное отношение к душе 

усопшего. В современности автор фиксирует глубокую трансформацию и десакрализацию об-

рядности под влиянием глобализации и реисламизации, что ведёт к отрицанию многих прак-

тик как «недозволенных действий» и внутрисемейным конфликтам. Анализ приводит к вы-

воду, что культ псэ не исчезает, но проходит процесс ревитализации посредством перекоди-

ровки своих смыслов. 

В качестве путей конструктивного преодоления потенциальных конфликтов предлага-

ется реализация просветительских и научных проектов, применение digital-технологий, а 

также ведение диалога с религиозными институтами. При этом конечная цель заключается не 

в консервации архаичных форм, а в адаптации глубинных духовных связей для сохранения 

культурной идентичности кабардинцев в условиях XXI в. 

Ключевые слова: погребальные обряды, псэ (душа), кабардинцы, ревитализация, про-

странственная символика, культ предков, культурная идентичность. 
 

Для цитирования: Лакунова Д.Р. Пространственная символика погребальных обрядов 

и ревитализация культа души (псэ) в похоронно-поминальной обрядности кабардинцев // 

Электронный журнал «Кавказология». – 2025. – № 4. – С. 212-225. – DOI: 10.31143/2542-212X-

2025-4-212-225. EDN: JZDRSS. 

___________________  

© Лакунова Д.Р., 2025 

 

THE SPATIAL SYMBOLISM OF FUNERAL RITES AND  

THE REVITALIZATION OF THE SOUL CULT IN THE FUNERAL  

AND MEMORIAL PRACTICES OF THE KABARDIANS 

 

mailto:anzva86@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6224-7824


Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

213 

Diana R. Lakunova 

Museum of Anthropology and Ethnography named after. Peter the Great (Kun-

stkamera) RAS, St. Petersburg, Russian Federation, anzva86@gmail.com , https://or-

cid.org/0000-0001-6224-7824 

 
Abstract: The article analyzes the transformations in the funeral and memorial rites of the Ka-

bardians, focusing on the central role of the concept of the soul (“pse”) and its spatial symbolism. 

Traditional ritual practices, which synthesized animism, the norms of "Adyghe Khabze" and Islam, 

are considered as a complex social institution regulating the relationships between the worlds of the 

living and the dead. The main focus of the research is shifted to the analysis of the spatial organization 

of the funerary and commemorative sphere, namely the practices of creating a sacred space that struc-

tures the interaction between the living and the deceased and determines the corresponding ritual 

actions and behavioral norms directly related to the cult of the soul. These traditional practices formed 

a holistic system that included the preparation of special memorial food "khyedeyus" (Kabardian-

Cherkess – "food for the deceased"), endowing ritual dishes with deep symbolism, strict adherence 

to a detailed funeral protocol, and a special, sacred attitude toward the soul of the deceased. In the 

modern context, the author documents a profound transformation and desacralization of these prac-

tices under the influence of globalization and re-Islamization, leading to the rejection of many prac-

tices as "impermissible actions" and causing intra-family conflicts. The analysis concludes that the 

cult of pse is not disappearing but is undergoing a process of revitalization through the recoding of 

its meanings. 

As ways to constructively overcome potential conflicts, the implementation of educational and 

scientific projects, the application of digital technologies, and dialogue with religious institutions are 

proposed. The ultimate goal is not the conservation of archaic forms but the adaptation of profound 

spiritual connections to preserve the cultural identity of the Kabardians in the 21st century. 

Keywords: Funeral rites, pse (soul), Kabardians, revitalization, spatial symbolism, ancestor 

cult, cultural identity. 

 

For citation: Lakunova D.R. The spatial symbolism of funeral rites and the revitalization of 

the soul cult in the funeral and memorial practices of the Kabardians. IN: Electronic journal «Cauca-

sology». – 2025. – № 4. – P. 212-225. – DOI: 10.31143/2542-212X-2025-4-212-225. EDN: JZDRSS. 

___________________ 

© Lakunova D.R., 2025  

 

Введение 

Актуальность данного исследования обусловлена необходимостью ком-

плексного подхода к сохранению и развитию традиционной культуры, особенно 

в такой её консервативной и глубоко символичной сфере, как похоронно-поми-

нальная обрядность, требующей учёта всей совокупности исторических, соци-

альных и культурных факторов. Для кабардинского общества, переживающего 

интенсивные трансформации под влиянием глобализационных процессов и ре-

лигиозного возрождения, вопрос сохранения культурного кода, связанного с 

культом души (псэ), приобретает особую остроту. 

Целью данной статьи является многоуровневый анализ пространственных 

аспектов концепции псэ в традиционном мировоззрении кабардинцев, детальное 

исследование характера, направлений и причин современных трансформаций в 

похоронно-поминальной обрядности и выработка на этой основе возможных пу-

тей конструктивной ревитализации культа предков как фундаментальной основы 

культурной идентичности в XXI в. 

mailto:anzva86@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6224-7824
https://orcid.org/0000-0001-6224-7824


Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

214 

Для достижения этой цели были поставлены следующие задачи: 

– проанализировать пространственную символику погребальных обрядов, 

связанную с культом души; 

– исследовать трансформацию ритуальных практик под влиянием современ-

ных факторов; 

– выявить пути адаптации традиционных ценностей для сохранения куль-

турной идентичности. 

Похоронно-поминальные ритуалы адыгов, в частности кабардинцев, пред-

ставляют собой сложный синтез архаических домонотеистических верований, 

исторически сложившейся этико-правовой системы Адыгэ Хабзэ и мощных 

наслоений мировых религий, прежде всего ислама. В их мировоззренческой ос-

нове лежит фундаментальный и многогранный культ души «псэ» (кабард.-черк. 

«душа») – комплекс представлений, уходящий своими корнями в глубокие пла-

сты анимистических воззрений. Как справедливо отмечал в своих трудах Б.Э. 

Тейлор, изначальная вера в духов, способных активно влиять на жизнь живых, 

закономерно порождает в обществе стремление их почитать и ритуально умило-

стивить [Тайлор 1989]. Эту мысль развивает А.С. Токарев, который прямо и од-

нозначно связывает происхождение и развитие погребальных практик именно с 

анимизмом и устойчивой верой в посмертное существование души [Токарев 

1990]. Однако в условиях современности мы наблюдаем нарастающий, подчас 

драматичный разрыв между традиционными представлениями и новыми соци-

ально-религиозными реалиями, что ведет к прогрессирующей эрозии культур-

ного кода и утрате глубинных основ коллективной самоидентификации. В этом 

сложном и противоречивом свете ревитализация похоронно-поминальной об-

рядности предстает отнюдь не как ностальгическое или архаичное возвращение 

к прошлому, а как сложный, многогранный и творческий процесс адаптации тра-

диционных ценностей к условиям современности, направленный на сохранение 

уникального духовного наследия народа. 

Современная социальная антропология смерти предлагает рассматривать 

погребальные и поминальные ритуалы не как простой, рутинный набор действий 

для прощания с усопшим, но как сложный, многофункциональный социальный 

институт, регулирующий тонкие и сложные отношения между мирами живых и 

мертвых и структурирующий само сакральное пространство и время коллектива 

[Соколовский и др. 2024; Пантелеева, Хоробрых 2022; Паня 2017; Степанов 

2010; Мохов 2018], ключевым элементом которого выступает культ души. 

Лингвистический анализ показывает, что в адыгском языке для концепта 

«душа» закреплена лексема «псэ», подразумевающая связь человека с боже-

ственным началом. В то же время отдельное слово для обозначения безличного 

«духа» в современном языке отсутствует. «Псэ» служит общим обозначением 

одушевлённости всего живого, в то время как «Хьэ» (Дух) трактуется как фунда-

ментальная, божественная (Тхьэ) первооснова бытия, первопричина вселенной 

[Хацукова 2004]. В адыгской культуре понятие «псэ» (душа) тесно связано с кон-

цептом «гу» (сердце), и граница между ними в ряде контекстов оказывается тон-

кой и подвижной. В отличие от русского религиозно-идеалистического 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

215 

понимания души, адыгское «псэ» носит более обобщённый характер, обозначая 

саму суть или основу существования чего-либо [Бижева 2000]. 

Ключом к пониманию глубинной логики кабардинской обрядности служит 

целостная анимистическая картина мира, в которой душа «псэ» продолжает ак-

тивное существование после физической смерти тела, сохраняя при этом проч-

ную и действенную связь с миром живых и требуя особого почитания и умило-

стивления. Анимистические воззрения кабардинцев исторически охватывали не 

только веру в личную человеческую душу, но и веру в множество других духов, 

населяющих окружающее пространство (гор, рек, лесов), с которыми можно и 

нужно было взаимодействовать через строго регламентированные обряды. Во-

прос о связи между верой в души умерших и верой в духов природы неодно-

кратно поднимался в научной литературе. Некоторые исследователи считают, 

что вера в существование души является следствием появления культа умерших. 

В этом контексте В. Вундт подчеркивает значимость утраты физического тела 

для осознания духовной субстанции. Уничтожение материального носителя вы-

нуждает общество искать новые формы связи с умершими, что в свою очередь 

порождает мистические ритуалы и верования, основанные на представлениях о 

загробной жизни [Вундт 1913:106]. Эти взаимодействия между телесным и ду-

ховным служат ключом к пониманию не только человеческой природы, но и ди-

намики социальных отношений в разных культурах. 

Сторонники теории анимизма, напротив, считали, что души умерших людей 

– это все природные духи. Не всегда можно провести грань между духами при-

роды и духами умерших. С.А. Токарев привел несколько примеров того, как раз-

ные типы людей и народы называли духов умерших и духов природы. В этом 

контексте интересно отметить, что связь между материальным и духовным ми-

рами в адыгских культурах предстаёт особенно глубоко. Душа, или «псэ», рас-

сматривается не только как личная сущность, но и как нечто, что объединяет всё 

– от человека до природы. 

В адыгской, и, в частности, кабардинской, культуре эта граница является 

особенно размытой и проницаемой: «псэ» воспринималась не только как сугубо 

индивидуальная, личная сущность, но и как часть универсальной духовной суб-

станции, органично связующей человека с природным космосом, определяя тем 

самым его ключевые пространственные и смысловые характеристики, что и 

находило прямое отражение в погребальной обрядности. 

В адыгских диалектах термин «псэ» (душа) выступает многогранным сим-

волом, объединяющим понятия жизненной силы, одушевлённости и экзистенци-

ального начала. Это качество приписывается не только человеку, но и всему су-

щему, способному к движению и трансформации: животным, растениям, при-

родным стихиям. Даже земля и вода в народных представлениях наделяются 

«псэ», что проявляется в их цикличности – «замирании» зимой и «оживлении» с 

приходом весны. Толкование термина «псэ» как универсальной жизненной силы 

подтверждается исследованиями адыгской мифологии [Гадзаова 2005] и дан-

ными лингвистических источников [Шаов 1975]. Адыгский язык хранит уни-

кальный пласт выражений, демонстрирующих глубинную связь между душой и 

повседневными практиками. Например: «Си псэм жиӀат» (кабард.-черк. – («моя 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

216 

душа подсказала») [Хатанов 2007] – интуитивное знание; «Псэр тын» (кабард.-

черк. «отдать душу») – акт самопожертвования); «И псэр хэхын» (кабард.-черк. 

«отнять душу») – насильственное лишение жизни. Интересно, что даже 

слово «псалъэ» (кабард.-черк. «речь») этимологически восходит к «псэ» (ка-

бард.-черк. «душа» и «лъэ» (кабард.-черк. «вместилище»), что подчёркивает са-

кральный статус слова, как проводника внутренней сущности1. Адыги антропо-

морфизировали душу, наделяя её способностью предвидеть будущее – «си псэм 

ищӀэрт» (кабард.-черк. «моя душа знала») и влиять на нравственный выбор. Эта 

концепция нашла отражение в пантеоне: вторым по значимости после Тхьэшхуэ 

(кабард.-черк. «Верховного Бога») выступает Псатхьэ – божество, персонифи-

цирующее душу. Культ Псатхьэ, как божества души, подробно описан в иссле-

дованиях религиозных представлений адыгов [Мамсиров 2003]. Культ Псатхьэ 

отражает веру в автономность «псэ», которая требует сакрального покровитель-

ства и напрямую связывается с погребальными практиками. 

Душа в адыгской картине мира это: 

– этический компас (указывает на правильные поступки через выражения 

типа «си псэр гуфӀэрт» – «моя душа радовалась»); 

– индикатор жизненного статуса (ср. «псэм еджэу телъщ» – состояние 

между жизнью и смертью); 

– объект метафизической заботы (практики, связанные с «возвращением» 

души при потере сознания – «и псэр къыхыхьэжын»). 

Такая семантическая насыщенность термина «псэ» подтверждает его цен-

тральную роль в формировании адыгской идентичности. Как отмечал Б.Х. Бгаж-

ноков [Бгажноков 1999], душа выступает здесь как «нравственный компас», 

направляющий человека в сложных жизненных ситуациях. Дуализм души – од-

новременно как личностного начала и части космического порядка – отражает 

гармонию между человеком и природой в традиционном мировоззрении адыгов, 

что и формировало специфику культа предков. 

Формирование подобных взглядов привело к появлению культа прародите-

лей, ритуальная сторона которого со временем претерпела изменения. Закрепле-

нию почитания души способствовали также убеждения о бессмертии в загроб-

ном мире и уверенность в неразрывной связи усопших с их ныне живущими по-

томками, что и составляло суть похоронно-поминальной обрядности. 

У адыгов эти верования имели первостепенное значение, проявляясь в по-

жизненном служении душам родных. Почтение к ушедшим предкам, их уваже-

ние ценилось превыше всего, а обещание, данное их именем, считалось наивыс-

шей гарантией честности. Нанесение ущерба памяти предков словом или дей-

ствием воспринималось как одно из самых серьезных злодеяний. Например, по-

миная умершего, считалось неприемлемым давать какую-то негативную оценку 

его действиям при жизни, вспоминать какие-то плохие его поступки. Даже в 

настоящее время на поминках произносят хвалебные речи в честь умершего, 

вспоминают благие дела его при жизни. Интересно, что, если человек при жизни 

 
1 Разложение «псалъэ» на «псэ» и «лъэ» подтверждается как лексикографическими (Шаов, 1975), так и 

сравнительно-лингвистическими (Кумахов, 1989) данными. 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

217 

считался действительно хорошим, веселым и умер на старости лет, то на его по-

минках люди допускают шутки в его адрес, вспоминают смешные моменты и 

при этом смеются. По-видимому, считается, что его душа находится в умиротво-

рении, спокойствии и, следовательно, не может причинить зла живым. В то 

время как душа покойника, который умер от несчастного случая либо убийства, 

считается неуспокоенной и в некотором смысле враждебной, что порождает 

страх перед покойником и ожидание его мести. 

Эти анимистические представления о природе души послужили основанием 

для возникновения целого ряда похоронно-поминальных обрядов. Анализ риту-

альных практик позволяет проследить трансформации, происходящие в обще-

стве. В адыгской культуре обряды почитания предков исторически служили 

укреплению связи между поколениями, однако в современных условиях, отме-

ченных прагматическим мировоззрением, они приобретают новое звучание. Эти 

практики превращаются не только в инструмент сохранения культурного насле-

дия, но и в способ обращения к духовным основам человеческого бытия, утра-

чиваемым в повседневности. 

Если ранее обряды носили коллективный характер, то сегодня, в условиях 

изменения социальных структур, они всё чаще становятся частным делом семьи, 

хотя и не теряют своей роли в поддержании культурной идентичности. Важной 

особенностью этих практик является их способность к адаптации, что особенно 

ярко проявляется в контексте глобализации и реисламизации, предъявляющих 

новые требования к формам выражения идентичности. 

Современные ритуалы не просто фиксируют традиции, но и трансформиру-

ются под влиянием социально-экономических, культурных и религиозных про-

цессов. Это позволяет им оставаться актуальной частью обрядов жизненного 

цикла, сохраняя при этом глубинные ценности, связывающие поколения. 

Это мировоззренческое единство, сфокусированное на культе души, нахо-

дило свое яркое и конкретное выражение в системе пространственных смыслов, 

которые структурировали обрядовые практики. Устойчивое и широко бытующее 

представление о том, что душа покойного обладает способностью «забирать с 

собой» души живых людей (особенно уязвимых с магической точки зрения – де-

тей, беременных женщин), напрямую структурировало и организовывало про-

странство ритуала. Доступ на него для этих категорий строго ограничивался 

[Традиционные магические… 2021: 167-172]. Это табу было действенным меха-

низмом ограждения их от опасной, нестабильной границы между мирами, мар-

кируя пространство вокруг умершего как насыщенное мощными, потенциально 

опасными силами и требующее особых мер предосторожности. Данное ограни-

чение подчеркивало сакральный статус этого пространства и его радикальную 

отделенность от повседневного мира. 

Другим ярким примером пространственного кодирования смыслов псэ яв-

ляется широко бытующий обряд с зеркалами. Убеждение в том, что душа чело-

века может пребывать или проявляться в его отражении, привело к практике за-

крывать в доме, где произошла смерть, все зеркала белой тканью или разворачи-

вать их к стене на протяжении всего символического периода в 40 дней [Лаку-

нова 2023]. Хотя многие современные информанты затрудняются точно 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

218 

сформулировать изначальную причину этого действия, наиболее распространен-

ным остается объяснение, что в отражении можно увидеть душу усопшего, ко-

торая, в свою очередь, может увлечь за собой душу смотрящего. Таким образом, 

зеркало, будучи символом границы между мирами, становится потенциальным 

каналом проявления псэ и, соответственно, объектом, требующим обязательного 

ритуального «запечатывания». Одновременно плотная ткань бледного цвета, за-

крывающая зеркала, визуально маркирует все пространство дома как простран-

ство глубокой скорби и ритуального перехода, настраивая всех присутствующих 

на соответствующий лад. 

Пространственные смыслы души находили свое наиболее яркое и концентри-

рованное выражение в конкретных ритуальных практиках, детально регламенти-

рующих поведение живых в связи со смертью. Эти практики создавали особое, 

временно сакрализованное пространство, в котором миры живых и мертвых всту-

пали в непосредственное соприкосновение. Ритуалы похоронно-поминального 

цикла служили не только способом прощания и выражения скорби, но и сложным 

механизмом интеграции души усопшего в мир предков, а также эффективным 

средством защиты живых от потенциально вредоносного влияния потусторонних 

сил. Культ души умерших органично и закономерно перерастал в комплексный 

культ предков, где духи-предки воспринимались как защитники и покровители 

рода, а их ритуальное умилостивление через систему обрядов рассматривалось 

как необходимое условие и залог благополучия и процветания живых. 
Центральным ритуалом, выражающим заботу о душе умершего и поддер-

живающим с ней сакральную связь, были и остаются поминки. Они символизи-
ровали не только ритуальное «кормление» души, но и акт надежды на её после-
дующее покровительство и поддержку оставшихся живых родственников. Со-
гласно глубоким верованиям, умершие, подобно живым, продолжают нуждаться 
в пище, и в противном случае, если покойный останется голодным, он может 
начать досаждать живым, в частности, часто являться им во снах с соответству-
ющими просьбами [ПМА № 1; ПМА № 2; ПМА № 3]. Поминальная трапеза, та-
ким образом, была важнейшим актом поддержания этой связи, где само про-
странство за общим столом становилось живой метафорой неразрывной связи 
между поколениями. Расположение участников, строгий порядок подачи блюд, 
специальная поминальная еда – всё это имело глубокий символический смысл и 
было направлено на установление эффективной коммуникации с миром предков, 
обеспечение благополучия общины и укрепление её социальных уз. Ритуальные 
лепешки имели обязательную круглую форму, что, по-видимому, интуитивно ас-
социировалось с архаичным культом Солнца и цикличностью бытия. В некото-
рых семьях бытовало устойчивое убеждение, что если после жарки лепешек в 
кипящее масло не добавить несколько капель воды, то «Л1ам и псэм лъысы-
нукъым жьэрымэр» (кабард.-черк. «ритуальная пища не достигнет души умер-
шего») [ПМА № 1; ПМА № 2; ПМА № 3]. Но в обществе происходит десакрали-
зация поминальной пищи и поминок в целом. Акт жертвоприношения и приго-
товления поминальной пищи потеряли свой культурный код. Процесс приготов-
ления «хьэлыуэ» (кабард.-черк. «халва из кукурузной муки», при котором душа 
умершего может видеть тех, кто участвует в приготовлении, семантика 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

219 

традиционного и обязательного «жьэрымэ» (кабард.-черк. «лепешка, жареная в 
кипящем масле»), забывается в современном обществе. В настоящее время дан-
ное поверье трансформируется (или: переосмысляется, вытесняется) под влия-
нием исламского фактора, что особенно заметно в среде ортодоксальной моло-
дёжи. 

Архитектурно-ландшафтное оформление захоронений и мемориальных 
комплексов также является материальным воплощением пространственных 
смыслов псэ. Эти объекты исторически были призваны отражать традиционные 
представления о сакральном пространстве и символике, выступая постоянным, 
неизменным местом присутствия предков в топографии жизни общины. Клад-
бища традиционно располагались на особых, часто возвышенных и отдаленных 
местах, что символизировало одновременно близость к небу (трансцендентному) 
и радикальную отделенность от мира живых (имманентного). Использование 
природных материалов – камня, дерева – и традиционных орнаментов на надмо-
гильных сооружениях подчеркивало глубокую, онтологическую связь души с 
природным пространством, её окончательную интеграцию в родную землю. Эти 
сооружения служили не просто маркерами места, но и важнейшими ориенти-
рами в сакральном ландшафте, постоянно напоминающими о предках и регули-
рующими отношения между мирами. 

Тщательное изучение современных ритуальных практик позволяет четко за-
фиксировать глубину и масштаб изменений, происходящих в кабардинском об-
ществе. В традиционной адыгской культуре обряды, связанные с почитанием 
предков и культом души, изначально служили мощным механизмом укрепления 
сакральной связи между живыми и умершими и консолидации всего родового 
коллектива. Однако в современном обществе, где доминирует прагматичный, ра-
ционалистический и индивидуалистический подход к жизни, эти обряды претер-
певают существенную, подчас тектоническую смысловую трансформацию. Они 
всё чаще становятся не столько способом поддержания мистической связи, 
сколько средством демонстрации культурной принадлежности и сближения с 
утрачиваемой духовной составляющей. Некогда сугубо коллективные по своей 
природе, эти практики сегодня всё больше становятся личным, приватным делом 
семьи. Общество, проходя через процессы глобализации, теряет связь с устоями 
предков. Молодежь, погруженная в современные ценности и образ жизни, часто 
не видит смысла в ритуалах, которые кажутся им архаичными. Смерть не вос-
принимается в современном обществе как нарушение социального равновесия, 
это не проблема общества, а самого индивида, вернее его души. Традиционные 
правила погребальной обрядности, которые складывались веками, состоящий из 
системы знаков, действий, запретов, траурной одежды, внешняя атрибутика де-
монстрации скорби (у мужчин отращивание бороды и ношение головного убора, 
у женщин ношение черных платков в течение года), потеряли свою коннотацию. 
Как отмечает Николай Паня «Знаки траура способствуют созданию иллюзии 
прозрачности и являются символическим рычагом психической аккомодации об-
щины к смерти» [Паня 2017]. Однако сегодня мы наблюдаем явное ослабление 
именно этой общинной солидарности. И как отмечали информанты, отсутствие 
понимания значимости этих обрядов ведет к ослаблению культурной идентич-
ности [ПМА № 1; ПМА № 2]. 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

220 

В последние десятилетия среди кабардинцев наблюдается переосмысление 

традиционных ценностей, затрагивающее как саму структуру похоронно-поми-

нального цикла, так и отношение к нему. Исчезли такие элементы, как ритуальный 

плач, трехдневное регулярное посещение могилы «кхъэдэкӀ» (кабард.-черк. «по-

сещение кладбища») после похорон, длительные трауры, со строгими правилами 

ношения специальной одежды, многолюдность похорон и обязательность собо-

лезнования даже малознакомым людям [Адыги 2022]. В этом ключе мысль Паня 

о том, что интеграция души умершего в мир предков, которой способствуют по-

минальные действия, имеет не только апотропеический характер, но и обще-

ственно-организующий, который регулировал социальный порядок, идеально 

подходил и традиционному кабардинскому обществу. Но, потеря этих функций в 

современном обществе связанна именно с потерей, забвением «культа души». 

Это свидетельствуют о глубинной трансформации культурного кода, о раз-

мывании самой сути культа души. Пространственные практики, связанные с тра-

уром, уступают место более сокращенным, индивидуализированным и зачастую 

формализованным формам выражения скорби. Это ведет к прогрессирующей 

десакрализации пространства смерти, утрате его коммуникативного и интегра-

тивного потенциала для общины. 

Молодежь, погруженная в ценности глобализированного мира, зачастую не 

видит экзистенциального смысла в архаичных, с её точки зрения, ритуалах, вос-

принимая их как пережитки. Смерть перестала восприниматься как событие, 

нарушающее социальное равновесие всего общества; она всё больше становится 

частной проблемой индивида и его ближайшего окружения. 

Наиболее значимым и конфликтогенным фактором трансформации стало 

влияние появление в регионе более строгих трактовок исламских догматов, что 

привело к серьезному расколу в интерпретациях между старшим поколением, 

живущим по нормам синкретичного «адыгства» (адыгэ хабзэ), и ортодоксально 

настроенной молодежью. Это порождает гибридные, подчас противоречивые 

формы обрядности и острые внутрисемейные конфликты.  

Проявляется это в таких ключевых аспектах как:  

– реинтерпретация и отрицание традиционных практик – многие элементы, 

имеющие глубокие доисламские корни и связанные с культом псэ, объявляются 

недозволенным в религии и пережитками «язычества»;  

– изменение ритуального этикета – нарушаются традиционные нормы вы-

ражения соболезнований, которые регламентировались адыгским этикетом;  

– десакрализация поминальной пищи – сакральные смыслы поминальной 

пищи, связанные с кормлением души, постепенно забываются, теряя свой куль-

турный код. В семьях, где влияние «новых мусульман» сильно, от этих практик 

отказываются вовсе, заменяя их раздачей сырого мяса (садака) или просто отка-

завшись от каких-либо действий, кроме чтения Корана. 

Эта трансформация затрагивает не просто внешнюю форму обрядов — она 

меняет самую их суть. Традиционные местные верования (такие, как культ псэ) 

теперь часто замещаются или смешиваются с каноническим, универсальным ис-

ламом, очищенным от местных обычаев. В результате многие ритуалы, которые 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

221 

были глубоко связаны с конкретными местами и символами, теряют свой изна-

чальный смысл, упрощаются и становятся просто формальностью. 

Ревитализация похоронно-поминальной обрядности – это не консервативный 

призыв к простому и механическому возрождению ушедших форм. Необходимо 

найти такие гибкие формы, которые позволят традиционному смыслу - почтению, 

памяти, проявиться в современных условиях, не вступая в прямой конфликт с ре-

лигиозными нормами. Безусловно, участие религиозных деятелей не просто жела-

тельно, а критически важно. Без их понимания и, в идеале, поддержки, любые 

адаптированные практики рискуют быть отвергнутыми верующими как несоглас-

ные с религией. Задача религиозных деятелей в этом процессе – не просто сказать 

«нельзя», а помочь найти те точки соприкосновения, где местная традиция почи-

тания памяти и души может получить приемлемое, возможно, символическое, 

толкование в рамках религиозного учения. Только через диалог с ними можно 

найти тот самый консенсус, где религия и традиция перестают противостоять и 

начинают сосуществовать в гармонии, обогащая друг друга. 

Один из возможных шагов — открытие специальных культурных или му-

зейных центров, которые будут изучать и рассказывать о традиционных обрядах. 

Но важно делать это не только в стенах музеев, но и с помощью современных 

технологий: можно создавать онлайн-платформы, виртуальные музеи или интер-

активные экспозиции, посвящённые обрядовой культуре. 

Такие цифровые форматы могут стать своего рода современным продолже-

нием традиции — местом, где память и знания передаются уже не только из уст в 

уста, но и через экраны, оставаясь доступными и живыми для новых поколений. 

Не менее важен конструктивный и уважительный диалог с религиозными 

институтами. Выработка общих, взвешенных подходов между авторитетными 

религиозными лидерами и представителями научного и культурного сообщества 

может способствовать поиску разумного баланса между традиционными архаич-

ными представлениями о душе и официальными религиозными доктринами, поз-

волив создать синкретические, приемлемые для большинства формы обрядно-

сти, легитимные с точки зрения современного религиозного сознания. 

Чтобы оживить традиции и сделать их частью современной жизни, нужны 

специально подготовленные люди. Этнографы, культурологи, музейные работ-

ники — именно они выступают проводниками между прошлым и настоящим. Их 

задача — не просто зафиксировать знания, а найти способы передать их дальше 

и адаптировать к нашему времени, чтобы наследие не стало архивной редкостью, 

а оставалось живым и значимым. 

 

Заключение 
В конечном счете, сохранение и развитие традиционной культуры в контек-

сте похоронно-поминальной обрядности и культа души (псэ) является не просто 
академическим интересом, но вкладом в сохранение фундаментальных основ 
идентичности народа, укрепление его духовных ценностей и обеспечение пере-
дачи культурного кода будущим поколениям. Пространственные смыслы псэ, 
воплощенные в ритуалах, отношении к месту захоронения и организации поми-
нального пространства, являются неотъемлемой и крайне важной частью этого 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

222 

наследия. Они отражают глубокую, онтологическую связь между человеком, об-
щиной и окружающим миром, определяют сакральное место предков в жизни 
потомков и служат ключевым механизмом поддержания социальной и культур-
ной преемственности. 

Анализ современной ситуации показывает, что, несмотря на глубокую 
трансформацию под влиянием глобализации и реисламизации, культ предков и 
концепция «псэ» не исчезают, а подвергаются сложному процессу ревитализа-
ции через перекодировку смыслов. Архаичные практики адаптируются к совре-
менным мировоззренческим рамкам прежде всего через их исламизацию (объяс-
нение в парадигме шариата) и этизацию (акцент на нормах Адыгэ Хабзэ как эти-
ческого кодекса). На первый план выходят новые функции ритуалов: психотера-
певтические (проживание горя), социально-интегрирующие (в рамках се-
мьи/рода) и особенно идентификационные. «В этом контексте важную роль иг-
рает анализ особенностей погребальных традиций в разных конфессиях... как по-
казывают полевые исследования в селах, где старообрядческая традиция уже 
сильно размыта, похоронный обряд, тесно связанный с вероучением, нередко яв-
ляется практически единственным способом его выражения, а также определе-
ния верующими своей конфессиональной принадлежности как важного отличия 
от представителей других конфессий, проживающих в той же местности. Именно 
этот аспект нуждается в более тщательном рассмотрении, так как во многих со-
временных исследованиях похоронная обрядность включается в комплекс се-
мейного обрядового цикла, а ее идентификационная функция обычно остается за 
рамками рассмотрения» [Соколовский и др. 2024]. 

К приведённой цитате стоит добавить, что похоронно-поминальная обряд-
ность служит способом выражения не только конфессиональной, но и этниче-
ской принадлежности, выступая одним из ключевых маркеров идентичности 
народа [Лакунова 2024]. Участие в обрядах, даже в измененной, адаптированной 
форме, становится осознанным актом утверждения адыгской культурной иден-
тичности в глобализирующемся мире. 

Таким образом, ревитализация – это не возврат к прошлому, а динамичный 
процесс поиска и утверждения новых форм значимости традиционных практик 
в изменившемся социально-культурном и религиозном пространстве современ-
ности. Этот сложный и длительный путь. Пройти его можно только сообща, объ-
единив учёных, деятелей культуры и религиозных лидеров. И, что особенно 
важно, при активной поддержке и участии самого общества. Оживление глубо-
ких пространственных и духовных связей, заложенных в понятии «псэ», должны 
сохранить свою жизненную актуальность и необходимость в современном мире, 
продолжая служить прочным связующим звеном между прошлым, настоящим и 
будущим кабардинского народа. Этот путь требует уважения к традиции, чутко-
сти к современности и готовности к творческому поиску, но именно он может 
привести к подлинному возрождению не просто форм, а смыслов, которые де-
лают культуру живой и необходимой для каждого нового поколения. 

 
СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ 

Адыги 2022 – Адыги: Адыгейцы. Кабардинцы. Черкесы. Шапсуги / А.Х. Абазов, Х.И. 
Баков, Б.Х. Бгажноков [и др.]. – М.: Наука, 2022. – 870 с. – (Серия "Народы и культуры"). – 
EDN JRZZAR. 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

223 

Бгажноков 1999 – Бгажноков Б.Х. Адыгская этика. – Нальчик: Эль-Фа, 1999. – 256 с. 

Бижева 2000 – Бижева З.Х. Адыгская языковая картина мира. – Нальчик: Эльбрус, 2000. 

– 128 с. 

Вундт 1913 – Вундт В. Миф и религия / [пер. с нем.]. – Санкт-Петербург: Изд-во Брок-

гауз-Ефрон, 1913. – 416 с. 

Гадзаова 2005 – Гадзаова М.М. Духовная культура адыгов: традиции и современность. – 

Майкоп: Адыгея, 2005. – 320 с. 

Лакунова 2024 – Лакунова Д.Р. Роль погребальных и поминальных обрядов в сохранении 

самобытности кабардинцев // Казачество. – 2024. – № 81(8). – С. 39-47. – EDN CXMTPF. 

Лакунова 2023 – Лакунова Д.Р. Трансформация похоронно-погребальных обрядов и ри-

туалов кабардинцев Кабардино-Балкарской Республики в начале 20-х гг. XХI в // Электронный 

журнал «Кавказология». – 2023. – № 2. – С. 143-155. – DOI 10.31143/2542-212X-2023-2-143-

155. – EDN ISCHUO. 

Мамсиров 2003 – Мамсиров Г.В. Религиозные представления адыгов. – Нальчик: Поли-

графсервис, 2003. – 208 с. 

Мохов 2018 – Мохов С. Рождение и смерть похоронной индустрии: от средневековых 

погостов до цифрового бессмертия. – 2-е изд., испр. и доп. – М.: Common place, 2018. – 328 с. 

Пантелеева, Хоробрых 2022 – Пантелеева Л.М., Хоробрых С.В. Лингвосемиотика похо-

ронной культуры: деревня и город [Текст]: моногр. – М.: Изд. дом Высшей школы экономики, 

2022. – 205, [3] с. – ISBN 978-5-7598-2680-4 (в обл.). – ISBN 978-5-7598-2825-9 (e-book). 

Паня 2017 – Паня Н. Грамматика погребальной обрядности. – Санкт-Петербург: Музей 

антропологии и этнографии им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН, 2017. – 176 с. – ISBN 

978-5-88431-335-4. – EDN YMZHBV. 

ПМА № 1 – Полевые материалы автора. Дневник 1. КБР, Баксанский район (с. Баксане-

нок; г. Баксан; с. Кишпек; с. Жанхотеко). 

ПМА № 2 – Полевые материалы автора. Дневник 2. КБР, Лескенский район (с. Аргудан; 

с. Старый Лескен). 

ПМА № 3 – Полевые материалы автора. Дневник 3. КБР, г.о. Нальчик. 

Соколовский, Данилко, Чеснокова 2024 – Соколовский С.В., Данилко Е.С., Чеснокова 

Е.Г. Умершие в мире живых: европейские исследования. – М.: Издательская группа "Альма 

Матер", ИЭА РАН, 2024. – 319 с. 

Степанов 2010 – Степанов М.С. Семиотика смерти в дискурсе деятельности // ЮУрГУ. 

– 2010. – № 1. – С. 18-23. 

Тайлор 1989 – Тайлор Э.Б. Первобытная культура / [пер. с англ.]. – Москва: Политиздат, 

1989. – 573 с. – ISBN 5-250-00179-2. 

Токарев 1990 – Токарев С.А. Ранние формы религии. – Москва: Политиздат, 1990. – 622 

с. – ISBN 5-250-01034-1. 

Хатанов 2007 – Хатанов А.А. Адыгский фольклор как источник этнокультурных знаний. 

– Нальчик: Эльбрус, 2007. – 150 с. 

Хацукова 2004 – Хацукова М.М. Духовная вселенная адыгов. – Нальчик, 2004. – 440 с. 

Шаов 1975 – Шаов Ж.А. Адыгейско-русский словарь. – Майкоп: Адыгейский НИИ, 1975. 

– 704 с. 

 

REFERENCES 

Adygi: Adygeitsy. Kabardintsy. Cherkesy. Shapsugi [Adygi: Adygea. Kabardians. Circassians. 

Shapsugs] / A.Kh. Abazov, Kh.I. Bakov, B.Kh. Bgazhnokov [i dr.]. – M.: «Nauka», 2022. – 870 s. – 

(Seriya «Narody i kul'tury»). (In Russ.). 

BGAZHNOKOV B.Kh. Adygskaia etika [Adyghe Ethics]. – Nalchik: El'-Fa, 1999. – 256 p. (In 

Russ.). 

BIZHEVA Z.Kh. Adygskaia iazykovaia kartina mira [The Adyghe Linguistic Worldview]. – 

Nalchik: El'brus, 2000. – 128 p. (In Russ.). 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

224 

GADZAEVA M.M. Dukhovnaia kul'tura adygov: traditsii i sovremennost' [The Spiritual Cul-

ture of the Adygs: Traditions and Modernity]. – Maikop: Adygeia, 2005. – 320 p. (In Russ.). 

KHATANOV A.A. Adygskii fol'klor kak istochnik etnokul'turnykh znanii [Adyghe Folklore as 

a Source of Ethnocultural Knowledge]. – Nalchik: El'brus, 2007. – 150 p. (In Russ.). 

KHATSUKOVA M.M. Dukhovnaia vselennaia adygov [The Spiritual Universe of the Adygs]. 

– Nalchik, 2004. – 440 p. (In Russ.). 

LAKUNOVA D.R. Rol' pogrebal'nykh i pominal'nykh obriadov v sokhranenii samobytnosti 

kabardintsev [The Role of Funeral and Memorial Rites in Preserving the Identity of the Kabardians]. 

IN: Kazachestvo [Cossacks] 2024. №. 81(8). Pp. 39-47. EDN CXMTPF. (In Russ.). 

LAKUNOVA D.R. Trasformatsiia pokhoronno-pogrebal'nykh obriadov i ritualov kabarditsev 

Kabardino-Balkarskoi Respubliki v nachale 20-kh gg. XXI v. [Transformation of the Funeral and 

Burial Rites and Rituals of the Kabardians of the Kabardino-Balkarian Republic in the Early 1920s 

of the 21st Century]. IN: Elektronnyi zhurnal "Kavkazologiia" [Electronic Journal "Caucasology"]. 

2023. No. 2. Pp. 143-155. DOI 10.31143/2542-212X-2023-2-143-155. EDN ISCHUO. (In Russ.). 

MAMSIROV G.V. Religioznye predstavleniia adygov [Religious Beliefs of the Adygs]. – Nal-

chik: Poligrafservis, 2003. – 208 p. (In Russ.). 

MOKHOV S. Rozhdenie i smert' pokhoronnoi industrii: ot srednevekovykh pogostov do 

tsifrovogo bessmertiia [The Birth and Death of the Funeral Industry: From Medieval Churchyards to 

Digital Immortality]. – 2nd ed., rev. and add. – Moscow: Common place, 2018. (In Russ.). 

PANTELEEVA L.M. and KHOROBRYKH S.V. Lingvosemiotika pokhoronnoi kul'tury: 

derevnia i gorod [Linguosemiotics of Funeral Culture: Village and City]: monograph. – Moscow: 

Izd. dom Vysshei shkoly ekonomiki 2022. – 205, [3] p. – ISBN 978-5-7598-2680-4. (In Russ.). 

PANIA N. Grammatika pogrebnal'noi obriadnosti [The Grammar of Funeral Rites]. – Sankt-

Peterburg: Muzei antropologii i etnografii im. Petra Velikogo (Kunstkamera) RAN, 2017. – 176 p. – 

ISBN 978-5-88431-335-4. – EDN YMZHBV. (In Russ.). 

PMA №. 1 – Polevye materialy avtora. Dnevnik 1. KBR, Baksanskii raion (s. Baksanenok; g. 

Baksan; s. Kishpek; s. Zhanhoteko). [Field Materials of the Author. Diary 1. KBR, Baksan District 

(village of Baksanenok; city of Baksan; village of Kishpek; village of Zhanhoteko)]. (In Russ.). 

PMA №. 2 – Polevye materialy avtora. Dnevnik 2. KBR, Leskenskii raion (s. Argudan; s. Staryi 

Lesken). [Field Materials of the Author. Diary 2. KBR, Lesken District (village of Argudan; village 

of Staryi Lesken)]. (In Russ.). 

PMA №. 3 – Polevye materialy avtora. Dnevnik 3. KBR, g.o. Nalchik. [Field Materials of the 

Author. Diary 3. KBR, City District of Nalchik]. (In Russ.). 

SHAOV Zh.A. Adygeisko-russkii slovar' [Adyghe-Russian Dictionary]. – Maikop: Adygeiskii 

NII, 1975. – 704 p. (In Russ.). 

SOKOLOVSKII S.V., DANILKO E.S. and CHESNOKOVA E.G. Umershie v mire zhivykh: 

evropeiskie issledovaniia [The Dead in the World of the Living: European Studies]. – Moscow: Iz-

datel'skaia gruppa "Al'ma Mater", IEA RAN, 2024. – 319 p. (In Russ.). 

STEPANOV M.S. Semiotika smerti v diskurse deiatel'nosti [The Semiotics of Death in the 

Discourse of Activity]. IN: IUrGU [South Ural State University]. 2010. No. 1. (In Russ.). 

TYLOR E.B. Pervobytnaia kul'tura [Primitive Culture]. – Moscow: Politizdat, 1989. – 573 p. 

– ISBN 5-250-00179-2. (In Russ.). 

TOKAREV S.A. Rannie formy religii [Early Forms of Religion]. – Moscow: Politizdat, 1990. 

– 622 p. – ISBN 5-250-01034-1. (In Russ.). 

WUNDT W. Mif i religiia [Myth and Religion]. – Sankt-Peterburg: Izd-vo Brokgauz-Efron, 

1913. – 416 p. (In Russ.). 

 

Сведения об авторе  

Д.Р. Лакунова – младший научный сотрудник. 

Information about the author  

D.R. Lakunova – junior research assistant. 

 



Электронный журнал «Кавказология» / Caucasology  № 4 / 2025 

225 

Статья поступила в редакцию 10.10.2025 г.; одобрена после рецензирования 15.12.2025 

г.; принята к публикации 30.12.2025 г. 

The article was submitted 10.10.2025; approved after reviewing 15.12.2025; accepted for pub-

lication 30.12.2025. 

 


